Entretien avec Mathias Rollot

A la découverte du biorégionalisme

Peux-tu te décrire en quelques lignes ?
On peut commencer par dire qu’au moins en tant
quhomme, blanc, hétéro, intellectuel, bourgeois et
fonctionnaire d’Etat, je fais clairement partie de
ceux qui ont tous les privileges aujourd’hui ! Plus
précisément, jhabite Grenoble avec ma compagne
et mes deux enfants, et je travaille en tant que
maitre de conférences a 1’école d’architecture de
Grenoble. J’ai aussi une activité d’artiste-auteur,
dans laquelle j’écris des livres et je participe aux
débats publics. Ma préoccupation est de mettre a
I'épreuve l'architecture par les luttes, de la
confronter aux pensées critiques et a la question de
Iémancipation. En effet, I’architecture est
fondamentalement compromise, parce
qu’historiquement, elle a été un outil privilégié du
systéme, au service de la domination, voire de
loppression. Alors, cela étant compris, en tant
qu’architecte, il n’y a pas tant d’options : soit on
reste dans le déni, soit on collabore, soit on déserte,
soit on cherche un moyen de transformer la
discipline, de la confronter pour en
faire autre chose. C’est cette derniere
voie que jai choisie, et c’est pour ca
que je suis resté maitre de
conférences. Du reste, j’ai arrété il y
a quelques années la maitrise
d'ceuvre - d'étre “architecte
praticien”, en agence — : c’est slir que
cest plus facile de critiquer et de
prendre du recul de 'extérieur :)

Comment t'es tu rapproché des
idées biorégionalistes et quel est
le rapport avec ton travail ?

Tres vite aprés mon diplome, j’ai eu
envie d’enseigner (autrement) Ila
pratique de l'architecture. J’ai voulu
comprendre si la théorie pouvait
éclairer ou ré-orienter “le projet”
d’architecture pour qu’il soit au
service des gens, des lieux. J’ai donc
démarré une these de doctorat en
architecture, dont la question
principale était : qu’est-ce que les
architectes peuvent bien faire de la
notion philosophique d’habiter” ? Une
enquéte qui est parue quelques
années plus tard en livre, sous le
titre Critique de l’habitabilité — ce
qui dit assez les conclusions
auxquelles je suis arrivé ! Bref, tout
ca m’a mis a la fois sur la piste de la
lecture douvrages théoriques, et
d’'une architecture au service des
communautés, des lieux, de
Iexistant. Comment faire vraiment
local, et vraiment écologique en
architecture ? C’est comme ¢a que j’ai découvert ce
courant “biorégionaliste” : par la lecture de textes
traduits de litalien, en 2013. Mais quand jai
plongé dans tout ca, je me suis vite apercu que ce
courant ne datait pas de I'Italie d’il y a 10 ans,
mais plutét des Etats Unis d’il y a 50 ans ! Et il n’y
avait pas quun trou énorme dans la raquette
intellectuelle, mais aussi un décalage de fond : la

ou le courant italien m’apparaissait
patrimonialisant et urbanistique, la version
américaine originelle me semblait beaucoup

utopique, créative, artistique et spirituelle a la fois.
Politiquement, j’ai I'impression que I'un est plutoét
du c6té d'un communisme conservateur, largement

compatible avec des idées d’extréme-droite, tandis
que lautre est plus radicalement éco-anarchiste,
décolonial et progressiste — moins simplement
récupérable.

Es tu un ovni dans ton secteur professionnel
ou au contraire ces idées sont partagées ?
C’est dur a dire. Honnétement, aujourd’hui, dans
Parchitecture, presque tout le monde est au moins
dans le local, ou dans 1'écologie, ou dans les luttes
sociales. Cela dit, si on cherche des personnes
pointues et compétentes sur toutes ces dimensions
a la fois, on en trouve déja beaucoup moins. Et j’ai
le sentiment qu’il y a encore moins de monde qui a
ces casquettes tout en étant enseignant-e de
“projet” et critique d’architecture. Suivant les
parties de profil quon regarde, ¢a va donc de
“super banal” a “assez rare” :)

Cela dit, j’en profite pour dire qu’il y a beaucoup de
pensées critiques et de personnes engagées au sein

des écoles d'architecture — on ne le sait pas assez !
C’est un milieu vivant, qui fourmille de ressources,
tout un monde que la société gagnerait a solliciter
beaucoup plus parce qu’il porte de nombreuses
méthodes, références et outils indispensables pour

penser les enjeux les

transformations en cours.

contemporains et

Peux-tu décrire qu'est pour toi le
biorégionalisme ?

Le biorégionalisme, c’est un mouvement d’écologie
sociale qui est né dans les années 1970 aux Etats
Unis, et qui s’est diffusé sur tous les continents
depuis. De sorte qu’il y a pour moi, aujourd’hui,

10

ce

des mouvements biorégionalistes — au pluriel : des

mouvements qui n'ont pas grand chose a voir les
uns avec les autres.

"Le biorégionalisme, en tant
que décroissance locale, est
anti-impérialiste. "

A Torigine, le biorégionalisme, c’était l'idée de
faire I’écologie “avec” et pas “contre” les gens. C’est
un mouvement qui insistait sur limportance de
repartir des vies vécues, du quotidien, pour faire
société écologique locale. L'enjeu défendu, c'est
celui de fonder des “cultures écologiques”

comment penser nos modes de vies de facon a ce
qu’ils puissent durer sans épuiser les milieux ? Ce
sont des questions d'alimentation, de maniere
d’habiter, de facon de s’habiller, mais aussi, donc,
plus largement, de traditions et de métamorphoses,
d’arts et d’artisanats, de langues et d’imaginaires
multiples, etc. C’est penser des autonomies
territoriales (ce qui ne veut pas dire
“autarcie” ou “fermeture sur soi” !), et
dire évidemment I'importance des
moyens de production qui vont avec ces
systéemes alimentaires, vestimentaires,
etc. C’est donc, forcément, un réancrage
sur le local, en tant qu’il est toujours
multiculturel, dans une logique
décroissante. A bien des égards, donc,
c’est de l'anti-développement durable :

cest tout sauf  une pensée
“développementiste” ! Le
biorégionalisme, en tant que
décroissance locale, est anti-
impérialiste.

A lere du tout-numérique et de
Paccélération généralisée, le
mouvement biorégionaliste nous

rappelle que les enjeux écologiques
qu'on traverse sont liés a nos corps, a
nos géographies. Il ré-ancre les débats
dans des situations terrestres, avec
leur caractere unique. Rien quen
France, on ne rencontre pas tout a fait
les mémes questions écologiques a
Toulon, a Brest et & Verdun. C’est une
banalité de le rappeler mais les
problématiques sont liées au territoire !
Donc les nécessités de changement, les
opportunités et les discussions qu’il
faudrait avoir sur les transformations
devraient étre opérées de fagon situées,
en dialogue entre lieux qui ont les
mémes difficultés. Hélas, on n’en est
pas la. Aujourd’hui, les limites
administratives et nationales semblent
des barrieres infranchissables. Les territoires
alpins, par exemple, rencontrent bons nombre de
problématiques similaires dues aux
bouleversements écologiques et sociaux en cours, et
pourtant il y a trés peu de réflexions et de
solidarités transnationales. Et peut-étre qu’on
pourrait aussi apprendre des territoires de
montagnes plus lointains, que ce soit les sommets
marocains ou arméniens ! De méme, on ne peut
pas penser le Rhone, le démantélement de ses
infrastructures polluantes ou nucléaires, sa
dépollution ou sa réhabitation écologique, sans
dialoguer activement, de facon transnationale avec
la Suisse ou il prend sa source. Le biorégionalisme



nous rappelle donc cette évidence qu'on a aussi
besoin, pour penser correctement les
problématiques écologiques, de réfléchir en appui
sur les écosystéemes locaux et pas uniquement au
sein de nos sphéres humaines.

Le biorégionalisme, pour moi, c’est en fait la seule
maniere de faire de 1’écologie de facon cohérente :
une écologie “par” et “pour” les peuples. A I'opposé
des prétendues “écologies” universalistes,
autoritaires, technocratiques ou néocoloniales, c’est
une écologie située, qui essaie de faire redescendre
les débats dans le concret de l'ici et maintenant,
dans les vies vécues, les connaissances, le sensible,
les expériences, les attachements, les imaginaires.
C’est une mise en situation des savoirs hors-sol
dont on ne sait pas quoi faire : cette histoire de
“réchauffement climatique”, de la “pollution”, les
chiffres du GIEC, etc. Et, par-la, le mouvement
nous pose des questions trés concrétes : sur notre
conscience des milieux, sur notre compréhension
du fonctionnement de ces milieux, sur notre
connaissance des impacts de nos vies sur les
milieux. Par exemple: qui sait d’ou vient ’eau qu’iel
boit a son robinet ? Tres peu de gens savent
répondre a cette question de base. Mais comment
penser I'écologie sans commencer, déja, par la ? En
ca, le biorégionalisme pose donc la question de la
transmission des savoirs écologiques. Ou peut-on
en apprendre plus ? Qui pour le transmettre ? Et
nous-méme, comment transmettrons-nous nos
propres savoirs sur le local ? De nos jours, il n'y a
que trop peu de lieux ou on peut apprendre les
savoirs écologiques et discuter des problématiques
environnementales  locales, ou on peut
expérimenter des mises en ceuvre ou des systéemes
agricoles nouveaux, ou on peut rencontrer des
personnes avec qui apprendre ou débattre... C'est
un sujet qui me semble pourtant majeur.

Cela étant dit : ca fait 7 ans que jécris et que je
donne des conférences sur ce sujet, mais désormais
je ne fais plus une seule conférence sans lire de
long passages de l'excellent ouvrage de Fatima
Ouassak, Pour une écologie pirate. Ses propos me
semblent  aujourd’hui  indispensables  pour
compléter ce qui vient d’étre dit, pour ne pas verser
dans une pensée (de droite) limitée au “si on veut,
on peut”, et pour mieux comprendre en quoi la
domination raciale contemporaine a des
conséquences totales sur cette “écologie du
sensible”. Fatima Ouassak écrit par exemple, a
raison : “On ne peut pas demander aux habitants
des quartiers populaires de s’impliquer contre ce
qui détruit la terre ici et, en méme temps, leur
rappeler sans cesse qu’ils n’y sont pas chez eux a
coups de discriminations raciales massives dans

s’'emparer de ces questions, il faut que sa
population s’empare elle-méme pleinement de ces
questions ! Tu ne peux pas attendre de la
municipalité qu’elle vive écologique a ta place. Or,
jusqu’a preuve du contraire, ca ne fonctionne pas
tant que nos vies sont entieérement branchées sur
TikTok et Cnews, Grand Place et Neyrpic. Le
biorégionalisme tente de dire la nécessité d’un
changement de systéme de valeur ; ce n’est pas
qu'un autre type de scrutin, ou juste une autre
répartition de “ou la mairie met l'argent”. Bon.
Cela étant dit, jai quand méme trois pistes de
travail :)

Premiérement, je défend I'idée qu’il faut laisser les
gens s’auto-organiser : favoriser les moyens de
l'auto-détermination des communautés par elles-
mémes. Cela veut dire travailler avec les régies de
quartiers, avec les associations, avec I’Economie
Sociale et Solidaires, avec la société civile dans sa
pluralité. Pas pour “recueillir leurs idées” mais
pour aider ces multitudes a monter en puissance.

Autrement, wune municipalité biorégionaliste
devrait pour moi s’attacher a organiser la
dissémination du pouvoir dans des collectifs

locaux.

Deuxiemement, il faut outiller les habitant-es,
individuellement et collectivement, deés que
possible, pour que, comme le dit la figure centrale
du mouvement Peter Berg, ils et elles “soient aptes
a prendre des décisions écologiquements
solides” (Peter Berg, « Apprendre a se lier a un lieu
de vie », 2004, en libre accés en ligne : https:/
shs.hal.science/hal-02632673v1). Cest la question
des savoirs et savoir-faire évoquée précédemment.
Une municipalité biorégionaliste devrait pour moi
offrir des outils, ressources, personnes, moyens
pour fonder les débats populaires sur des bases
solides. Par exemple : contrairement a ce quon
peut entendre régulierement a Grenoble, tous les
rapports de recherche et études scientifiques
sérieux que j’ai pu consulter montrent par exemple
que la piétonnisation est favorable aux petits
commerces et a la vitalité économique des centres
villes. On est donc en droit d’imaginer que la
diffusion publique de ces études serait utile pour
nourrir les discussions des groupes qui militent
encore aujourd’hui pour plus de bagnoles...

Troisiemement, il me semble que I’époque requiert
de nous quon devienne “autre”, quon change
radicalement. Or, on devient “autre” quelque part,
pour autant qu’on ne peut pas transformer sa vie
pour qu’elle devienne écologique avec google, la
télévision, Instagram ou juste dans son entre soi
amical. Il faut donc ouvrir des lieux de rencontres

tous les " - qui aient cette
espaces Le plus dur est de ne pas éetre [IzEiEEautit
sociaux, de LI n transformers —
controles pe ssimiste. pour qui ca

policiers racistes, de difficultés a obtenir des
papiers ou d’islamophobie plus ou moins assumée.
(...) On n’est pas en position de protéger une terre
en danger la ou on est soi-méme écrasé et sous
controle permanent. On n’est pas en position de
protéger une terre la ol on n’a aucun pouvoir de
changer les choses. Dans les quartiers populaires,
la question écologique ne peut pas étre celle de la
protection de la terre — de l’environnement, de la
nature, du vivant ; elle doit étre celle de sa
libération”.

A ton avis comment une municipalité pourrait
s'emparer de ces questions ?

Le plus dur est de ne pas étre pessimiste. Car tu ne
peux pas “faire biorégion” sans biorégionalistes, de
la méme fagon quil n’y a pas de municipalité
écologiste sans mode de vie écologiste de ses
habitant-es. Ce que je veux dire par la, c’est que
pour quune municipalité puisse réellement

intéresse j’ai écrit un petit article en libre acces en
ligne la dessus, intitulé “Ou devenir autre ?”, sur le
site  Topophile (https://topophile.net/savoir/ou-
devenir-autre/). Des lieux métissés, des lieux ou
apprendre des choses concrétes, des lieux ou se
faire bousculer (intellectuellement, politiquement),
des lieux ou organiser et décloisonner les luttes
mais aussi les savoirs et les énergies. Or, la
municipalité a une puissance d’agir que les
citoyens et les collectifs n'ont pas. II me semble
quil est donc de la responsabilité de la
municipalité de faciliter d'une part I'appropriation
de l'espace publique, et de faciliter d’autre part
l'ouverture de lieux en dur, d’espaces au service de
dispositifs d’éducation populaire, par et pour les
gens.

La commune est-elle la bonne échelle pour
s'emparer de ces questions-la ¢
Oui et non. “Oui”, parce qu’il faut une échelle a

11

C

A\ q)
7

laquelle on peut raisonnablement parler du local,
et les échelles communales et inter-communales
semblent bonnes pour ca. “Non”, car tout est
enchéssé, plus que jamais. Par exemple, les enjeux
locaux posés par ST Micro sont évidemment pris
dans des dynamiques globales, contre lesquelles la
commune n’a pas tout pouvoir. Dire qu’on ne peut
faire I'économie du local pour aborder les
problématiques globales, ce n’est pas dire que le
local suffit ou qu’il n’y a plus de global. C’est dire

qu’il faut les deux a la fois, que 'un ne peut aller
sans 'autre.

Le municipalisme de Murray Bookchin, par
exemple, est-il compatible avec les idées
biorégionalistes ?

Oui, tout a fait :) Pour aller plus loin sur le sujet, je
vous renvoie aux deux articles sur le sujet de
Iethnologue Marin Schaffner “Faire confluer
municipalisme et biorégionalisme” (sur Topophile
encore : https:/topophile.net/savoir/faire-confluer-
municipalisme-et-bioregionalisme-1-2/)

Le bio-régionalisme peut-il étre récupéré par
l'extréme droite ? Ou au contraire est il un
rempart aux idées réactionnaires ¢

A mon avis, tout peut étre récupéré par 'extréme
droite. D’ailleurs, le biorégionalisme a déja été
récupéré par l'extréme droite, en France comme
ailleurs. Pire : il est méme arrivé en France par
Iextréme droite, car la toute premieére fois qu'on en
a entendu parlé en France, c’est dans la revue
Element (média dextréme droite), via une
interview de Peter Berg par Alain de Benoist au
début des années 2000. Donc la récupération n’est
ni un fantasme, ni un avis pessimiste : c’est un fait
et une évidence a la fois. J’ai tellement conscience
de ce probleme que c’est d’ailleurs sur cet angle
précis que jai basé mon travail sur ce courant
depuis 2018, date a laquelle jai commencé a
publier a ce sujet.

Si j’ai poursuivi malgré tout avec cette idée, ce
n'est pas juste pour mettre en garde : cest que,
paradoxalement, je pense que le biorégionalisme
peut aussi étre un rempart contre les idées
réactionnaires et xénophobes, autant que contre
I'impérialisme et les politiques néocoloniales. En
un certain sens, il suffit “juste” de prendre ce
principe comme il était proposé initialement, c’est-
a-dire via une écologie sociale et radicale, et non



pas comme un mot-valise, un faire-valoir ou un
nouveau mot a la mode pour servir les mémes
idées du local-aux-locaux. Mais, plus
raisonnablement, il faut aussi le renforcer avec les
démonstrations implacables offertes par les
pensées féministes et décoloniales.

Pour moi, le biorégionalisme parle de “devenir
autochtone”, de refus des frontiéres, d’indigénéité,
d’appartenances libres et écologiques aux
territoires. Il le fait pour moi de facon tout a fait
parallele a ce qu'évoque Fatima Ouassak, militante
et intellectuelle antiraciste, dans son livre Pour
une écologie pirate déja mentionné. Et quand le
philosophe nigérian Bayo Akomolafe écrit qu“une
manieére différente de penser la décolonisation
pourrait étre de la concevoir comme la pratique de
I'intimité avec le lieu ou l'on se trouve” (https://
www.terrestres.org/2022/02/02/a-mes-
ami%C2%B7es-blanc%C2%B7hes/), il ne s’inscrit
pas moins dans ce que j’appelle un biorégionalisme
décolonial. De méme, pour les réflexions
écologiques et décoloniales développées par Achille
Mbembé dans son ouvrage La communauté
terrestre. Ou encore quand la militante afro-
féministe Bell Hooks évoque Il'importance de
Cultiver 'appartenance aux lieux — justement dans
une optique de libération et d’émancipation. Et
bien str que les appels a défaire “I’habiter colonial”
de Malcom Ferdinand ne vont pas moins dans le
méme sens ! C’est avec toutes ces personnes et
pensées (et bien d’autres encore) que je pense qu’il
faut aborder ce courant si on veut avoir une chance
de Dladresser sous un angle explicitement
antiraciste et libertaire, et empécher récupération
et malentendus. C’est, en tout cas, ce que jessaie
modestement de faire aujourd’hui.

Le biorégionalisme pose donc des questions
savonneuses d’identité, d’appartenances aux
lieux, d’autochtonie... tout comme DIextréme

droite ! Mais le courant apporte des réponses
radicalement opposées. En faisant c¢a, il va
confronter I'extréme droite sur son propre terrain,

Illystrations réalisées a [encre de chine par Amélie G.

pour ne pas leur laisser la main sur ces sujets
importants pour tout le monde.

On devrait pour moi ajouter un niveau de débat
encore trop absent : ce fait que les milieux, les
cultures, les paysages, l'agriculture vont se
transformer entiérement, qu’on le veuille ou non.
Non seulement parce que les bouleversements du
Systeme-Terre sont déja trop avancés, mais aussi
parce quaucun signe ne témoigne d’une
transformation réelle des sociétés et modes de vie —
rien ne change vraiment, rien n’est vraiment en
place pour arréter la catastrophe en cours. Puisque
tout va radicalement changer dans nos territoires,
et a tres court terme, les pensées conservatrices se
trouvent donc dans une impasse. Elles sont

devenues impossibles. Non seulement on ne peut
revenir en arriére, mais en plus, le monde tel qu’il

"je pense que le
bioréegionalisme peut
aussl etre un rempart

contre les idées
réactionnaires et
xénophobes"

est n'existera bient6t plus. Tout simplement. Donc
on ne peut juste plus étre réactionnaire dans ce
contexte, ca n’a aucun sens. La seule issue est celle
de la fiction collective, de “'utopie radicale” (Alice
Carabédian), de la co-conception du monde
nouveau qui arrive. Ce n’est méme plus un choix
politique ou éthique ; cest un impératif
écosystémique, qui s’impose a pour toustes. dJe
trouve qu'on devrait poser ces questions plus
directement, plus souvent, en écho a la fois avec les
apports des pensées  biorégionalistes et
décoloniales.

Peux-tu nous conseiller des références pour
approfondir cette thématique ?

Il y a déja tous les excellents ouvrages et articles
décoloniaux déja conseillés ci-dessus ! Ensuite, sur

le sujet exact du biorégionalisme, on pourra lire le
petit Qu’est-ce qu'une biorégion ? paru chez
Wildproject il y a quelques années, ou l'ouvrage
collectif Ecologie des biorégions paru aux éditions
Terre  Urbaine. Pour qui s’intéresse a
Parchitecture, mon dernier livre Décoloniser
Parchitecture aborde aussi ces sujets a sa maniere.
Sur le sujet des politiques de 'eau et des bassins-
versants, au prisme des littératures biorégionales,
il y a sinon les livres collectifs Les Veines de la
Terre et Vers des politiques des cycles de 'eau que
nous avons piloté avec Marin Schaffner (et
Francois Guerroué pour le premier).

Une anecdote sur toi ?

Je suis content d’avoir exposé pour la premiére fois
des photographies que jai faites ! C’est pendant
tout le mois d’octobre, chez Mana, rue St-Jacques.
Ca avait beau étre des photos d’animaux que jai
faites dans le cadre de mon travail — je prépare un
livre sur “’architecture et 'animal” —, travailler a
cette exposition en tant que photographe m'a bien
changé les idées par rapport a mon travail
habituel. Et puis, c’est un plaisir parce que j’ai un
attachement particulier a la question animale, aux
luttes “antispécistes” et aux communautés
véganes. Ca ne me semble pas étre un point de
détail de la question écologique, quoi qu'on en
entende que trop peu parler et que les
convergences de luttes entre ces mouvements
restent assez rares.

Team pétanque ou trail ?

Aucun des deux : team skate park ! (qui est
souvent a c6té du terrain de pétanque).

Team Printemps républicain ou Freres
musulmans ?

Aucun des deux : team “scientifique en rébellion” !

Si tu pouvais te poser une question ?
Je n'ai pas trouvé. J’en parlerai a ma psy :)




