
Peux-tu te décrire en quelques lignes ?
On peut commencer par dire qu’au moins en tant 
qu’homme, blanc, hétéro, intellectuel, bourgeois et 
fonctionnaire d’État, je fais clairement partie de 
ceux qui ont tous les privilèges aujourd’hui ! Plus 
précisément, j’habite Grenoble avec ma compagne 
et mes deux enfants, et je travaille en tant que 
maître de conférences à l’école d’architecture de 
Grenoble. J’ai aussi une activité d’artiste-auteur, 
dans laquelle j’écris des livres et je participe aux 
débats publics. Ma préoccupation est de mettre à 
l'épreuve l'architecture par les luttes, de la 
confronter aux pensées critiques et à la question de 
l’émancipation. En effet, l’architecture est 
fondamentalement compromise, parce 
qu’historiquement, elle a été un outil privilégié du 
système, au service de la domination, voire de 
l’oppression. Alors, cela étant compris, en tant 
qu’architecte, il n’y a pas tant d’options : soit on 
reste dans le déni, soit on collabore, soit on déserte, 
soit on cherche un moyen de transformer la 
discipline, de la confronter pour en 
faire autre chose. C’est cette dernière 
voie que j’ai choisie, et c’est pour ça 
que je suis resté maître de 
conférences. Du reste, j’ai arrêté il y 
a quelques années la maîtrise 
d'œuvre – d'être “architecte 
praticien”, en agence – : c’est sûr que 
c’est plus facile de critiquer et de 
prendre du recul de l’extérieur :) 

Comment t'es tu rapproché des 
idées biorégionalistes et quel est 
le rapport avec ton travail ?
Très vite après mon diplôme, j’ai eu 
envie d’enseigner (autrement) la 
pratique de l’architecture. J’ai voulu 
comprendre si la théorie pouvait 
éclairer ou ré-orienter “le projet” 
d’architecture pour qu’il soit au 
service des gens, des lieux. J’ai donc 
démarré une thèse de doctorat en 
architecture, dont la question 
principale était : qu’est-ce que les 
architectes peuvent bien faire de la 
notion philosophique d’habiter” ? Une 
enquête qui est parue quelques 
années plus tard en livre, sous le 
titre Critique de l’habitabilité – ce 
qui dit assez les conclusions 
auxquelles je suis arrivé ! Bref, tout 
ça m’a mis à la fois sur la piste de la 
lecture d’ouvrages théoriques, et 
d’une architecture au service des 
communautés, des lieux, de 
l’existant. Comment faire vraiment 
local, et vraiment écologique en 
architecture ? C’est comme ça que j’ai découvert ce 
courant “biorégionaliste” : par la lecture de textes 
traduits de l’italien, en 2013. Mais quand j’ai 
plongé dans tout ça, je me suis vite aperçu que ce 
courant ne datait pas de l’Italie d’il y a 10 ans, 
mais plutôt des Etats Unis d’il y a 50 ans ! Et il n’y 
avait pas qu’un trou énorme dans la raquette 
intellectuelle, mais aussi un décalage de fond : là 
où le courant italien m’apparaissait 
patrimonialisant et urbanistique, la version 
américaine originelle me semblait beaucoup 
utopique, créative, artistique et spirituelle à la fois. 
Politiquement, j’ai l’impression que l’un est plutôt 
du côté d’un communisme conservateur, largement 

compatible avec des idées d’extrême-droite, tandis 
que l’autre est plus radicalement éco-anarchiste, 
décolonial et progressiste – moins simplement 
récupérable. 

Es tu un ovni dans ton secteur professionnel 
ou au contraire ces idées sont partagées ?
C’est dur à dire. Honnêtement, aujourd’hui, dans 
l’architecture, presque tout le monde est au moins 
dans le local, ou dans l'écologie, ou dans les luttes 
sociales. Cela dit, si on cherche des personnes 
pointues et compétentes sur toutes ces dimensions 
à la fois, on en trouve déjà beaucoup moins. Et j’ai 
le sentiment qu’il y a encore moins de monde qui a 
ces casquettes tout en étant enseignant·e de 
“projet” et critique d’architecture. Suivant les 
parties de profil qu’on regarde, ça va donc de 
“super banal” à “assez rare” :) 

Cela dit, j’en profite pour dire qu’il y a beaucoup de 
pensées critiques et de personnes engagées au sein 

des écoles d'architecture – on ne le sait pas assez ! 
C’est un milieu vivant, qui fourmille de ressources, 
tout un monde que la société gagnerait à solliciter 
beaucoup plus parce qu’il porte de nombreuses 
méthodes, références et outils indispensables pour 
penser les enjeux contemporains et les 
transformations en cours.

Peux-tu décrire ce qu'est pour toi le 
biorégionalisme ?
Le biorégionalisme, c’est un mouvement d’écologie 
sociale qui est né dans les années 1970 aux Etats 
Unis, et qui s’est diffusé sur tous les continents 
depuis. De sorte qu’il y a pour moi, aujourd’hui, 

des mouvements biorégionalistes – au pluriel : des 
mouvements qui n’ont pas grand chose à voir les 
uns avec les autres.

À l’origine,  le biorégionalisme, c’était l’idée de 
faire l’écologie “avec” et pas “contre” les gens. C’est 
un mouvement qui insistait sur l’importance de 
repartir des vies vécues, du quotidien, pour faire 
société écologique locale. L’enjeu défendu, c’est 
celui de fonder des “cultures écologiques” : 
comment penser nos modes de vies de façon à ce 
qu’ils puissent durer sans épuiser les milieux ? Ce 
sont des questions d'alimentation, de manière 
d’habiter, de façon de s’habiller, mais aussi, donc, 
plus largement, de traditions et de métamorphoses, 
d’arts et d’artisanats, de langues et d’imaginaires 
multiples, etc. C’est penser des autonomies 

territoriales (ce qui ne veut pas dire 
“autarcie” ou “fermeture sur soi” !), et 
dire évidemment l’importance des 
moyens de production qui vont avec ces 
systèmes alimentaires, vestimentaires, 
etc. C’est donc, forcément, un réancrage 
sur le local, en tant qu’il est toujours 
multiculturel, dans une logique 
décroissante. A bien des égards, donc, 
c’est de l’anti-développement durable : 
c’est tout sauf une pensée 
“développementiste” ! Le 
biorégionalisme, en tant que 
décroissance locale, est anti-
impérialiste. 

A l’ère du tout-numérique et de 
l’accélération généralisée, le 
mouvement biorégionaliste nous 
rappelle que les enjeux écologiques 
qu’on traverse sont liés à nos corps, à 
nos géographies. Il ré-ancre les débats 
dans des situations terrestres, avec 
leur caractère unique. Rien qu’en 
France, on ne rencontre pas tout à fait 
les mêmes questions écologiques à 
Toulon, à Brest et à Verdun. C’est une 
banalité de le rappeler mais les 
problématiques sont liées au territoire ! 
Donc les nécessités de changement, les 
opportunités et les discussions qu’il 
faudrait avoir sur les transformations 
devraient être opérées de façon situées, 
en dialogue entre lieux qui ont les 
mêmes difficultés. Hélas, on n’en est 
pas là. Aujourd’hui, les limites 
administratives et nationales semblent 

des barrières infranchissables. Les territoires 
alpins, par exemple, rencontrent bons nombre de 
problématiques similaires dues aux 
bouleversements écologiques et sociaux en cours, et 
pourtant il y a très peu de réflexions et de 
solidarités transnationales. Et peut-être qu’on 
pourrait aussi apprendre des territoires de 
montagnes plus lointains, que ce soit les sommets 
marocains ou arméniens ! De même, on ne peut 
pas penser le Rhône, le démantèlement de ses 
infrastructures polluantes ou nucléaires, sa 
dépollution ou sa réhabitation écologique, sans 
dialoguer activement, de façon transnationale avec 
la Suisse où il prend sa source. Le biorégionalisme 

 À la découverte du biorégionalisme

 "Le biorégionalisme, en tant 
que décroissance locale, est 

anti-impérialiste. " 

10 11



nous rappelle donc cette évidence qu’on a aussi 
besoin, pour penser correctement les 
problématiques écologiques, de réfléchir en appui 
sur les écosystèmes locaux et pas uniquement au 
sein de nos sphères humaines.

Le biorégionalisme, pour moi, c’est en fait la seule 
manière de faire de l’écologie de façon cohérente : 
une écologie “par” et “pour” les peuples. À l’opposé 
des prétendues “écologies” universalistes, 
autoritaires, technocratiques ou néocoloniales, c’est 
une écologie située, qui essaie de faire redescendre 
les débats dans le concret de l’ici et maintenant, 
dans les vies vécues, les connaissances, le sensible, 
les expériences, les attachements, les imaginaires. 
C’est une mise en situation des savoirs hors-sol 
dont on ne sait pas quoi faire : cette histoire de 
“réchauffement climatique”, de la “pollution”, les 
chiffres du GIEC, etc. Et, par-là, le mouvement 
nous pose des questions très concrètes : sur notre 
conscience des milieux, sur notre compréhension 
du fonctionnement de ces milieux, sur notre 
connaissance des impacts de nos vies sur les 
milieux. Par exemple: qui sait d’où vient l’eau qu’iel 
boit à son robinet ? Très peu de gens savent 
répondre à cette question de base. Mais comment 
penser l’écologie sans commencer, déjà, par là ? En 
ça, le biorégionalisme pose donc la question de la 
transmission des savoirs écologiques. Où peut-on 
en apprendre plus ? Qui pour le transmettre ? Et 
nous-même, comment transmettrons-nous nos 
propres savoirs sur le local ? De nos jours, il n’y a 
que trop peu de lieux où on peut apprendre les 
savoirs écologiques et discuter des problématiques 
environnementales locales, où on peut 
expérimenter des mises en œuvre ou des systèmes 
agricoles nouveaux, où on peut rencontrer des 
personnes avec qui apprendre ou débattre... C’est 
un sujet qui me semble pourtant majeur.

Cela étant dit : ça fait 7 ans que j’écris et que je 
donne des conférences sur ce sujet, mais désormais 
je ne fais plus une seule conférence sans lire de 
long passages de l’excellent ouvrage de Fatima 
Ouassak, Pour une écologie pirate. Ses propos me 
semblent aujourd’hui indispensables pour 
compléter ce qui vient d’être dit, pour ne pas verser 
dans une pensée (de droite) limitée au “si on veut, 
on peut”, et pour mieux comprendre en quoi la 
domination raciale contemporaine à des 
conséquences totales sur cette “écologie du 
sensible”. Fatima Ouassak écrit par exemple, à 
raison : “On ne peut pas demander aux habitants 
des quartiers populaires de s’impliquer contre ce 
qui détruit la terre ici et, en même temps, leur 
rappeler sans cesse qu’ils n’y sont pas chez eux à 
coups de discriminations raciales massives dans 
tous les 
espaces 
sociaux, de 
contrôles 
policiers racistes, de difficultés à obtenir des 
papiers ou d’islamophobie plus ou moins assumée. 
(…) On n’est pas en position de protéger une terre 
en danger là où on est soi-même écrasé et sous 
contrôle permanent. On n’est pas en position de 
protéger une terre là où on n’a aucun pouvoir de 
changer les choses. Dans les quartiers populaires, 
la question écologique ne peut pas être celle de la 
protection de la terre – de l’environnement, de la 
nature, du vivant ; elle doit être celle de sa 
libération”. 

A ton avis comment une municipalité pourrait 
s'emparer de ces questions ?
Le plus dur est de ne pas être pessimiste. Car tu ne 
peux pas “faire biorégion” sans biorégionalistes, de 
la même façon qu’il n’y a pas de municipalité 
écologiste sans mode de vie écologiste de ses 
habitant·es. Ce que je veux dire par là, c’est que 
pour qu’une municipalité puisse réellement 

s’emparer de ces questions, il faut que sa 
population s’empare elle-même pleinement de ces 
questions ! Tu ne peux pas attendre de la 
municipalité qu’elle vive écologique à ta place. Or, 
jusqu’à preuve du contraire, ça ne fonctionne pas 
tant que nos vies sont entièrement branchées sur 
TikTok et Cnews, Grand Place et Neyrpic. Le 
biorégionalisme tente de dire la nécessité d’un 
changement de système de valeur ; ce n’est pas 
qu’un autre type de scrutin, ou juste une autre 
répartition de “où la mairie met l’argent”. Bon. 
Cela étant dit, j’ai quand même trois pistes de 
travail :) 

Premièrement, je défend l’idée qu’il faut laisser les 
gens s’auto-organiser : favoriser les moyens de 
l’auto-détermination des communautés par elles-
mêmes. Cela veut dire travailler avec les régies de 
quartiers, avec les associations, avec l’Économie 
Sociale et Solidaires, avec la société civile dans sa 
pluralité. Pas pour “recueillir leurs idées” mais 
pour aider ces multitudes à monter en puissance. 
Autrement, une municipalité biorégionaliste 
devrait pour moi s’attacher à organiser la 
dissémination du pouvoir dans des collectifs 
locaux. 

Deuxièmement, il faut outiller les habitant·es, 
individuellement et collectivement, dès que 
possible, pour que, comme le dit la figure centrale 
du mouvement Peter Berg, ils et elles “soient aptes 
à prendre des décisions écologiquements 
solides” (Peter Berg, « Apprendre à se lier à un lieu 
de vie », 2004, en libre accès en ligne : https://
shs.hal.science/hal-02632673v1). C’est la question 
des savoirs et savoir-faire évoquée précédemment. 
Une municipalité biorégionaliste devrait pour moi 
offrir des outils, ressources, personnes, moyens 
pour fonder les débats populaires sur des bases 
solides. Par exemple : contrairement à ce qu’on 
peut entendre régulièrement à Grenoble, tous les 
rapports de recherche et études scientifiques 
sérieux que j’ai pu consulter montrent par exemple 
que la piétonnisation est favorable aux petits 
commerces et à la vitalité économique des centres 
villes. On est donc en droit d’imaginer que la 
diffusion publique de ces études serait utile pour 
nourrir les discussions des groupes qui militent 
encore aujourd’hui pour plus de bagnoles… 

Troisièmement, il me semble que l’époque requiert 
de nous qu’on devienne “autre”, qu’on change 
radicalement. Or, on devient “autre” quelque part, 
pour autant qu’on ne peut pas transformer sa vie 
pour qu’elle devienne écologique avec google, la 
télévision, Instagram ou juste dans son entre soi 
amical. Il faut donc ouvrir des lieux de rencontres 

qui aient cette 
capacité à nous 
transformers – 
pour qui ça 

intéresse j’ai écrit un petit article en libre accès en 
ligne là dessus, intitulé “Où devenir autre ?”, sur le 
site Topophile (https://topophile.net/savoir/ou-
devenir-autre/). Des lieux métissés, des lieux où 
apprendre des choses concrètes, des lieux où se 
faire bousculer (intellectuellement, politiquement), 
des lieux où organiser et décloisonner les luttes 
mais aussi les savoirs et les énergies. Or, la 
municipalité a une puissance d’agir que les 
citoyens et les collectifs n'ont pas. Il me semble 
qu’il est donc de la responsabilité de la 
municipalité de faciliter d’une part l’appropriation 
de l'espace publique, et de faciliter d’autre part 
l'ouverture de lieux en dur, d’espaces au service de 
dispositifs d’éducation populaire, par et pour les 
gens. 

La commune est-elle la bonne échelle pour 
s'emparer de ces questions-là ?
Oui et non. “Oui”, parce qu’il faut une échelle à 

laquelle on peut raisonnablement parler du local, 
et les échelles communales et inter-communales 
semblent bonnes pour ça. “Non”, car tout est 
enchâssé, plus que jamais. Par exemple, les enjeux 
locaux posés par ST Micro sont évidemment pris 
dans des dynamiques globales, contre lesquelles la 
commune n’a pas tout pouvoir. Dire qu’on ne peut 
faire l’économie du local pour aborder les 
problématiques globales, ce n’est pas dire que le 
local suffit ou qu’il n’y a plus de global. C’est dire 
qu’il faut les deux à la fois, que l’un ne peut aller 
sans l’autre.

Le municipalisme de Murray Bookchin, par 
exemple, est-il compatible avec les idées 
biorégionalistes ?
Oui, tout à fait :) Pour aller plus loin sur le sujet, je 
vous renvoie aux deux articles sur le sujet de 
l’ethnologue Marin Schaffner : “Faire confluer 
municipalisme et biorégionalisme” (sur Topophile 
encore : https://topophile.net/savoir/faire-confluer-
municipalisme-et-bioregionalisme-1-2/ )

Le bio-régionalisme peut-il être récupéré par 
l'extrême droite ? Ou au contraire est il un 
rempart aux idées réactionnaires ? 
A mon avis, tout peut être récupéré par l’extrême 
droite. D’ailleurs, le biorégionalisme a déjà été 
récupéré par l’extrême droite, en France comme 
ailleurs. Pire : il est même arrivé en France par 
l’extrême droite, car la toute première fois qu’on en 
a entendu parlé en France, c’est dans la revue 
Élement (média d’extrême droite), via une 
interview de Peter Berg par Alain de Benoist au 
début des années 2000. Donc la récupération n’est 
ni un fantasme, ni un avis pessimiste : c’est un fait 
et une évidence à la fois. J’ai tellement conscience 
de ce problème que c’est d’ailleurs sur cet angle 
précis que j’ai basé mon travail sur ce courant 
depuis 2018, date à laquelle j’ai commencé à 
publier à ce sujet. 

Si j’ai poursuivi malgré tout avec cette idée, ce 
n’est pas juste pour mettre en garde : c’est que, 
paradoxalement, je pense que le biorégionalisme 
peut aussi être un rempart contre les idées 
réactionnaires et xénophobes, autant que contre 
l’impérialisme et les politiques néocoloniales. En 
un certain sens, il suffit “juste” de prendre ce 
principe comme il était proposé initialement, c’est-
à-dire via une écologie sociale et radicale, et non 

 "Le plus dur est de ne pas être 
pessimiste." 

11



pas comme un mot-valise, un faire-valoir ou un 
nouveau mot à la mode pour servir les mêmes 
idées du local-aux-locaux. Mais, plus 
raisonnablement, il faut aussi le renforcer avec les 
démonstrations implacables offertes par les 
pensées féministes et décoloniales.
 
Pour moi, le biorégionalisme parle de “devenir 
autochtone”, de refus des frontières, d’indigénéité, 
d’appartenances libres et écologiques aux 
territoires. Il le fait pour moi de façon tout à fait 
parallèle à ce qu’évoque Fatima Ouassak, militante 
et intellectuelle antiraciste, dans son livre Pour 
une écologie pirate déjà mentionné. Et quand le 
philosophe nigérian Bayo Akomolafe écrit qu’“une 
manière différente de penser la décolonisation 
pourrait être de la concevoir comme la pratique de 
l’intimité avec le lieu où l’on se trouve” (https://
www.terrestres.org/2022/02/02/a-mes-
ami%C2%B7es-blanc%C2%B7hes/), il ne s’inscrit 
pas moins dans ce que j’appelle un biorégionalisme 
décolonial. De même, pour les réflexions 
écologiques et décoloniales développées par Achille 
Mbembé dans son ouvrage La communauté 
terrestre. Ou encore quand la militante afro-
féministe Bell Hooks évoque l’importance de 
Cultiver l’appartenance aux lieux – justement dans 
une optique de libération et d’émancipation. Et 
bien sûr que les appels à défaire “l’habiter colonial” 
de Malcom Ferdinand ne vont pas moins dans le 
même sens ! C’est avec toutes ces personnes et 
pensées (et bien d’autres encore) que je pense qu’il 
faut aborder ce courant si on veut avoir une chance 
de l’adresser sous un angle explicitement 
antiraciste et libertaire, et empêcher récupération 
et malentendus. C’est, en tout cas, ce que j’essaie 
modestement de faire aujourd’hui.

Le biorégionalisme pose donc des questions 
savonneuses : d’identité, d’appartenances aux 
lieux, d’autochtonie… tout comme l’extrême 
droite ! Mais le courant apporte des réponses 
radicalement opposées. En faisant ça, il va 
confronter l’extrême droite sur son propre terrain, 

pour ne pas leur laisser la main sur ces sujets 
importants pour tout le monde. 

On devrait pour moi ajouter un niveau de débat 
encore trop absent : ce fait que les milieux, les 
cultures, les paysages, l'agriculture vont se 
transformer entièrement, qu’on le veuille ou non. 
Non seulement parce que les bouleversements du 
Système-Terre sont déjà trop avancés, mais aussi 
parce qu’aucun signe ne témoigne d’une 
transformation réelle des sociétés et modes de vie – 
rien ne change vraiment, rien n’est vraiment en 
place pour arrêter la catastrophe en cours. Puisque 
tout va radicalement changer dans nos territoires, 
et à très court terme, les pensées conservatrices se 
trouvent donc dans une impasse. Elles sont 
devenues impossibles. Non seulement on ne peut 
revenir en arrière, mais en plus, le monde tel qu’il 

est n’existera bientôt plus. Tout simplement. Donc 
on ne peut juste plus être réactionnaire dans ce 
contexte, ça n’a aucun sens. La seule issue est celle 
de la fiction collective, de “l’utopie radicale” (Alice 
Carabédian), de la co-conception du monde 
nouveau qui arrive. Ce n’est même plus un choix 
politique ou éthique ; c’est un impératif 
écosystémique, qui s’impose à pour toustes. Je 
trouve qu’on devrait poser ces questions plus 
directement, plus souvent, en écho à la fois avec les 
apports des pensées biorégionalistes et 
décoloniales. 

Peux-tu nous conseiller des références pour 
approfondir cette thématique ? 
Il y a déjà tous les excellents ouvrages et articles 
décoloniaux déjà conseillés ci-dessus ! Ensuite, sur 

le sujet exact du biorégionalisme, on pourra lire le 
petit Qu’est-ce qu’une biorégion ? paru chez 
Wildproject il y a quelques années, ou l’ouvrage 
collectif Écologie des biorégions paru aux éditions 
Terre Urbaine. Pour qui s’intéresse à 
l’architecture, mon dernier livre Décoloniser 
l’architecture aborde aussi ces sujets à sa manière. 
Sur le sujet des politiques de l’eau et des bassins-
versants, au prisme des littératures biorégionales, 
il y a sinon les livres collectifs Les Veines de la 
Terre et Vers des politiques des cycles de l’eau que 
nous avons piloté avec Marin Schaffner (et 
François Guerroué pour le premier).

Une anecdote sur toi ?
Je suis content d’avoir exposé pour la première fois 
des photographies que j’ai faites ! C’est pendant 
tout le mois d’octobre, chez Mana, rue St-Jacques. 
Ça avait beau être des photos d’animaux que j’ai 
faites dans le cadre de mon travail – je prépare un 
livre sur “l’architecture et l’animal” –, travailler à 
cette exposition en tant que photographe m'a bien 
changé les idées par rapport à mon travail 
habituel. Et puis, c’est un plaisir parce que j’ai un 
attachement particulier à la question animale, aux 
luttes “antispécistes” et aux communautés 
véganes. Ça ne me semble pas être un point de 
détail de la question écologique, quoi qu'on en 
entende que trop peu parler et que les 
convergences de luttes entre ces mouvements 
restent assez rares.

Team pétanque ou trail ?
Aucun des deux : team skate park ! (qui est 
souvent à côté du terrain de pétanque). 

Team Printemps républicain ou Frères 
musulmans ? 
Aucun des deux : team “scientifique en rébellion” ! 

Si tu pouvais te poser une question ?
Je n'ai pas trouvé. J’en parlerai à ma psy :)

"je pense que le 
biorégionalisme peut 
aussi être un rempart 

contre les idées 
réactionnaires et 

xénophobes"

12 13


